
Comment et pourquoi la pratique du taijiquan 
améliore-t-elle la santé ?

Florence Phan-Choffrut

L’objectif de cet article est d’exposer comment le tai-

jiquan 太極拳 est bénéfique pour la santé. Il répond 

à l'invitation de Su Qingpiao laoshi 蘇清標老師 qui 

m'a encouragée vivement à l'écrire. Je ne pouvais faire 

moins, car ses livres m'ont motivée pour reprendre 

l'apprentissage du chinois me permettant ainsi de trou-

ver des pistes de compréhension (en chinois comme en 

tajiquan) [1,2].

Ce travail est le fruit d’une réflexion personnelle issue 

des sensations ressenties lors de la pratique du taijiquan, 

pratique guidée par Ly Zhuangzheng laoshi李傳錚老

師, mon professeur [3,4], associée à mes connaissances 

de 27 ans de pratique exclusive de l'acupuncture.

La pratique de l'acupuncture ne m'a pas aidée dans 

l'apprentissage du taijiquan, c’est plutôt le taijiquan 

qui m’a permis de mieux appréhender l’acupuncture. 

Cependant l’acupuncture m’a permis de nommer les 

choses, et d’aller avec obstination à la recherche du 

confort dans le mouvement, ceci dans un souci de pré-

server la « libre circulation des souffles ». Il s’agissait 

d’installer une structure énergétique (interne) pour que 

la structure visible (externe) soit souple, une sorte de 

wuwei 無為 : tout installer pour que les choses se fas-

sent d’elles-mêmes.

Résumé : L’objectif de cet article est d’exposer comment le taijiquan 太極拳 est bénéfique pour la santé. Les principes qui dirigent l’exé-
cution des mouvements de taijiquan sont les mêmes que ceux qui dirigent l’acupuncture. Les structures concernées sont essentiellement 
les méridiens curieux, qijing bamai 奇經八脈, dantian 丹田, mingmen 命門 et les points « assaut », chong 衝. Mots clés : taijiquan -
qijing bamai - dantian - mingmen - chong.

Summary: The objective of this article is to explain how taijiquan 太極拳 is beneficial for the health. The principles which manage the 
execution of the movements of taijiquan are the same that those who manage the acupuncture. The concerned structures are essentially 
the curious meridians, qijing bamai 奇經八脈, dantian 丹田, mingmen 命門 and “assault” chong 衝points. Keywords: taijiquan - qijing 
bamai - dantian - mingmen - chong.

Photo 1. Trajets dessinés par un pratiquant 
de taijiquan non praticien de MTC.

Ce chemin a commencé un jour de pratique solitaire 
au cours duquel sans rien chercher, j’ai senti les souffles 
circuler sur chongmai. Puis j’ai eu l’occasion d’assister à 
une conférence de Maître Chang Pintsang 張品璨老師 
(Taipei novembre 2009), qui, sur sa présentation, avait 
dessiné (sans les nommer) des trajets de méridiens ex-
traordinaires (photo 1). L'histoire continue avec Maître 
Su Qingpiao, qui lors d'un entraînement (Beijing juillet 
2010) a cité, pour nous orienter dans la façon de faire 
un mouvement : shoutaiyin, yinqiaomai et jiaji. Nous 
reviendrons sur ces termes dans ce texte. Les discussions 
que j’ai eues avec ces deux personnes m’ont encouragée à 
poursuivre mes recherches. Le chemin est encore long !
Le taijiquan se base sur les principes taoïstes d’alternan-
ce du yin et du yang et de la transformation du yin en 
yang et inversement, pour une exécution correcte donc 

2010, 9 (4)	    249



efficace des mouvements. La médecine traditionnelle 
chinoise (MTC) se base sur la vision taoïste du corps 
humain pour accéder au bien-être physique et mental, 
en accord avec le macrocosme, soit en maintenant un 
corps en « bonne santé », soit en ramenant un corps 
malade à l’état de « bonne santé ». Le lien entre ces deux 
pratiques est tellement étroit que les pratiques corpo-
relles (taijiquan et qigong) font partie intégrante de la 
MTC, au même titre que la diététique, l’acupuncture, 
la phytothérapie et les massages (tableau I). J’utilise de 
préférence le pinyin 拼音, d'évocation plus fidèle que 
des traductions malgré la difficulté pour les lecteurs 
occidentaux. En effet, que ce soit pour les points ou 
les méridiens, leur nom exprime leur rôle dans le fonc-
tionnement du corps. L'évocation faite par les carac-
tères chinois non simplifiés souligne les liens entre les 
différents systèmes, c'est la raison pour laquelle ils sont 
insérés lors de leur première. Un glossaire alphabétique 
à partir du pinyin se trouve en fin de texte.

Tableau I. Comparaison taijiquan et MTC.

Taijiquan MTC
Objectif Maintenir une 

« bonne santé »
Maintenir et/ou ramener une 
« bonne santé »

Outils Répétition 
de séries de 
mouvements 
(taolu), avec ou 
sans armes

Acupuncture, diététique, 
massage, phytothérapie, 
pratiques corporelles

Validation Applications 
martiales

Absence d’apparition de 
maladie ou guérison de 
maladies existantes

Les mêmes principes régissent l’univers, qu’il s’agisse de 
l’univers cosmique ou de l’être humain. Selon cette pen-
sée cosmogonique, l’univers évolue constamment suivant 
de nombreux cycles qui s’imbriquent les uns dans les 
autres. Ces principes sont rythmés par la numérologie.
Le Dao est source du un. Le yin et le yang (2) à leur ex-
trême ont pour emblème Terre et Ciel. De leur interac-
tion naît l’Homme (3). La vie de l’Homme est cadrée 
par les 4 orients, se déroule selon les 5 mouvements, 
sous l’influence des 6 souffles cosmiques, cette évolu-
tion à travers les mutations continue de s’ordonner à 7, 
et à 8 dans les 8 directions de l’espace-temps, à 9 c’est 
l’accomplissement

Il est classique de dire que pour comprendre la MTC, 

il faut connaître les nombres. L’être humain fait 

corps avec l’Univers, il est « microcosme » au sein du 

« macrocosme » : microcosme-yin, macrocosme yang. 

C’est également ce que suggère l’Organisation Mon-

diale pour la Santé (OMS) : « La santé est un état de 

complet bien-être physique, mental et social, et ne consiste 

pas seulement en une absence de maladie ou d’infirmité » 

[5]. Cette définition de l’OMS met en évidence un as-

pect yin (bien-être physique) de l’homme, un aspect 

yang de l’être (bien-être mental) dans une troisième 

réalité (bien-être social), plaçant ainsi les aspects yin et 

yang de l’être humain (microcosme) dans son environ-

nement (macrocosme). L’homme dans sa dualité doit 

être considéré au sein d’un ternaire dont nous allons 

envisager un des aspects.

Yin-yang 陰陽

D’emblée j’admets qu’il y a deux principes, le yang, et 

le yin qui agissent l’un sur l’autre, s’attirent et se repous-

sent continuellement.

Yin 陰 : côté ombragé 
d’une colline.

Yang 陽 : côté ensoleillé de 
la même colline.

Tout répond à cette dualité, c’est-à-dire que tout ce 
qui existe, peut être analysé avec ce principe et aura un 
aspect yin et un aspect yang.

Le corps humain répond à cette dialectique yin-yang 

(tableau II).

Florence Phan-Choffrut	 Acupuncture & Moxibustion 250



Tableau II. Yin et yang sur le corps humain.

Relève du yin Relève du yang

Corps Tête

En-dessous de la taille Au-dessus de la taille

Côté droit Côté gauche

Face antérieure Face postérieure

Face interne Face externe

Profondeur Surface

Vers l’intérieur Vers l’extérieur

Repos Mouvement

Non raffiné Raffiné

Dans un tableau de ce type, bien utile pour analyser 

les phénomènes, il manque une troisième colonne qui 

indique la référence, c’est-à-dire « de quelle colline parle-
t-on ? ». Il manque également l’aspect dynamique car le 

plus important n’est pas de savoir ce qui est yin ou ce 

qui est yang. C’est la transformation entre yin et yang 

qui est importante : elle doit être harmonieuse et inin-

terrompue.

Yin et yang sont deux principes : opposés, complémen-

taires, interdépendants et par là même inséparables (il 

ne peut pas y avoir de vie sans yin et yang). Dans le 

temps et l’espace, ils alternent et parvenus à leur ex-

trême, ils s’engendrent mutuellement. Les « règles de 

bonnes relations » entre les principes yin et yang sont 

symbolisées par le taiji (photo 2).

Photo 2. Bianhua et relation yin-yang.

Quand le yin croît, augmente, le yang décroît, diminue 

et inversement.

Le yin nourrit, le yang mobilise (ce qui nourrit est ap-

pelé yin, ce qui mobilise est appelé yang).

Le yin à son apogée se transforme en yang et inversement.

Le yang naît du yin et le yin du yang.

Le yang va au yin et le yin au yang.

Le yang agit sur le yin et le yin sur le yang (ce qui agit 

sur le yin est appelé yang, ce qui agit sur le yang est 

appelé yin).
On peut dire qu’est yin ce qui va devenir yang et inver-

sement.

Tous les traités de taijiquan insistent : un mouvement 

efficace est arrondi.

Tout mouvement répond au yin (fermeture) et au yang 

(ouverture). Pour qu’un mouvement soit ininterrom-

pu, il y a transformation incessante de son aspect yin 

vers son aspect yang, et inversement (cercle du taiji), 
tout « aller » implique un « retour ».

Un mouvement se déroule en 3 phases : ouverture-

transformation-fermeture ou fermeture-transforma-

tion-ouverture, entre chacun des termes yin (fermeture) 

et yang (ouverture), il y a bianhua 變化, changement-

transformation. Nous sommes passé, sans transition 

visible, d'une dualité à un ternaire, source d'une multi-

tude de possibilités, comme annoncé par le Daodejing, 

道德經 au chapitre 42 [6] :

道生一 La voie engendre un,

一生二 un engendre deux,

二生三 deux engendrent trois,

三生萬物 trois engendre 10 000.

A partir de 3, tout est donc possible, en particulier tous 

les mouvements du taijiquan et du qigong.

Le « 3 » chez l’homme

L’homme est fils du Ciel-Terre, il est leur médiateur par 

excellence. Il est l’Empereur, Wang 王 : sur la Terre qui 

2010, 9 (4)	 Florence Phan-Choffrut  251



porte, et sous le Ciel qui le couvre, l'Homme est celui 
qui reçoit et donne. L'Empereur est en position de non 
agir wuwei 無為 : « C’est se conformer au Dao ». C’est la 
raison pour laquelle en taijiquan les pieds doivent être 
en contact avec le sol comme des ventouses de gecko, 
à la fois adhérentes et mobiles. Le sommet du crâne est 
érigé vers le haut au milieu « cela s’installera » et la ver-
ticalité de l’être se mettra en place (photo 9 et 11a).

Tout ce qui est rangé sous le nombre trois répond au Ciel-
Terre-Homme permettant à l’être humain de se relier au 
Ciel-Terre : triple réchauffeur, 3 niveaux yin, 3 niveaux 
yang, 3 trésors (jing, qi, shen), 3 champs de cinabre…
Un des aspects du Ciel-Homme-Terre étant sa verticalité 
(physique, mentale, spirituelle).

Vie ordinaire
La dualité vie ordinaire et vie extraordinaire (=qui sort 
de l’ordinaire) est comme celle du yin et du yang, c’est 
une « dissection », utile pour expliquer et comprendre, 
mais comme nous l’avons vu pour le yin et le yang, la 
vie ordinaire participe déjà à la vie extraordinaire et la 
vie extraordinaire entretient la vie ordinaire.
La vie ordinaire est supportée par le triple réchauffeur 
et les 12 méridiens ordinaires ou principaux (jingmai) 
經脈. Ceux-ci sont en relation avec les zangfu 臟腑 

(organes et entrailles) qui portent le même nom dans 
un couplage appelé biaoli 表裡 (avers-envers), coupla-
ge yin-yang par excellence.

Triple réchauffeur, sanjiao, 三焦

Lorsque les énergies circulent librement dans les jing-
mai ceux-ci sont perméables, la circulation des souffles 
y est fluide, les zangfu sont nourris et peuvent partici-

per à l’élaboration de souffles nourriciers et défensifs de 
qualité dans ce cycle auto-entretenu. Cette transforma-
tion est assurée par sanjiao, triple réchauffeur, associa-
tion des zangfu ayant pour objectif la métabolisation 
de ce qui est absorbé par l’être humain (sur les plans 
alimentaire, respiratoire et mental). Le jing 精 (essence) 
des aliments est transformé en qi 氣 (souffles) qui vont 
entretenir les zangfu. Les zangfu étant bien nourris et 
défendus, ils pourront assurer leur rôle avec plus d’effi-
cacité et moins de dépenses : le cycle s’auto-entretient. 
Les souffles deviennent de plus en plus raffinés, il existe 
un surplus qui sera stocké dans mingmen 命門, trans-
formé par dantian 丹田 (champs de cinabre) inférieur 
en qi pur qui est stocké et distribué en cas de besoin par 
les méridiens extraordinaires.

Les méridiens, jingmai, 經脈

Les méridiens sont des trajets aussi immatériels que le 
sont les couloirs aériens ou comme l’est un chemin des-
siné par les pas d’un homme qui passe dans un champ : 
pas de passage, pas de chemin, pas de méridien. Lorsque 
nous répétons inlassablement les mouvements comple-
xes de taijiquan, nous perméabilisons les jingmai.

Photo 3. Vue aérienne d’empreintes archéologiques.

Certains pratiquants ont besoin de visualiser les jing-
mai, d’autres n’ont pas ce besoin. Même si on ne les 
visualise ou ne les sent pas, la perméabilisation se fait, 
car les conditions sont mises en place pour que les 
choses se fassent. Nous en avons un exemple dans la 
nature : si une personne passe au milieu d’un champ 
d’herbes, elle va aplatir et dessiner un chemin qui sera 
très rapidement caché par les herbes qui vont repous-
ser si personne ne passe derrière. Si la même personne 

Florence Phan-Choffrut	 Acupuncture & Moxibustion 252



passe des milliers de fois, le chemin restera balisé. Si 

elle passe une fois rapidement, le chemin sera à peine 

dessiné, si elle passe des milliers de fois rapidement, le 

chemin sera moins bien dessiné que si elle passe des 

milliers de fois lentement. Si elle arrête de passer après 

des passages réguliers et répétés, il restera des traces des 

passages précédents. C’est l’intérêt de varier les vitesses 

d’exécution des enchaînements. Une exécution lente 

permet une imprégnation de souffles qui peut être per-

turbée en raison même de la lenteur ; une exécution 

rapide, laisse moins de temps à l’imprégnation, mais 

peut être utile pour forcer les barrages. L’alternance des 

deux rythmes est donc nécessaire, c’est une alternan-

ce yin (lenteur) yang (rapidité). Plus la structure sera 

exacte, plus la circulation sera harmonieuse, au sein 

d’un méridien, ainsi qu’au sein des méridiens liés. Cela 

souligne l’importance de la structure qui est cohérente 

dans chaque style. La reprise de la pratique après une 

pause sera d’autant plus confortable que la pause aura 

été courte, mais une pratique qui a été régulière laissera 

son empreinte tout comme la trace laissée par les sites 

archéologiques : les traces de circulation des souffles 

dans les méridiens sont similaires à celle des empreintes 

de la photo aérienne (photo 3).

L’organisation générale des méridiens peut paraître com-

plexe par la multiplicité des couplages qui les lient :

Yin-yang : il y a 3 grands méridiens yin et 3 grands mé-

ridiens yang (tableau III) (photo 4a).

Haut-bas : méridiens dit du membre supérieur ou du 

membre inférieur (selon leur topographie) (tableau IV).

Biao-li : avers-envers du même vêtement (tableau V). 

Tableau V. Couplage biaoli (表裡).

Biao 表 (avers) Li 裡 (envers)

Taiyin
Shaoyin
Jueyin

Yangming
Taiyang
Shaoyang

Ce couplage nous indique que ce qui se passe sur un 

versant, par exemple taiyin, est susceptible de se mani-

fester sur l’autre versant (yangming dans notre exemple) 

ou bien est susceptible de révéler ce qui se passe sur 

yangming.

La complexité de ces couplages est comparable à la 

complexité des mouvements de taijiquan. La multipli-

cité des situations implique une multiplicité des mo-

dalités relationnelles entre yin et yang, obligeant ce sys-

tème à fonctionner sur tous les modes et dans toutes les 

conditions, car un corps parfait n’a pas d’espace.

Circulation dans les méridiens principaux
Lorsque le yin monte le yang descend. Yin et yang com-

muniquent au niveau des extrémités : à un méridien 

yin, succède un méridien yang, auquel succède un mé-

ridien yin : alternance yin-yang.

Comme le montrent ces planches succinctes, la circula-

tion des 12 jingmai assurent la circulation longitudina-

le (photos 4a et 4b). Ce système est doublé de branches 

secondaires issues des méridiens principaux, dont les

Tableau III. 6 grands méridiens, 3 yin, 3 yang.

3 méridiens yin sur la face antérieure du corps : 3 méridiens yang sur la face antéro-externe du corps humain :

1 taiyin, 太陰, yin extrême
2 shaoyin, 少陰, petit yin
3 jueyin, 蕨陰, yin finissant

1 taiyang, 太陽, yang extrême
2 shaoyang, 少陽, petit yang
3 yangming, 陽明, yang lumineux

Tableau IV : 12 méridiens principaux.

MP yin MP yang

Membre supérieur
shou (手)

Membre inférieur
zu (足)

Membre supérieur
shou (手)

Membre inférieur
zu (足)

Shoutaiyin, poumon
Shoushaoyin, cœur
Shoujueyin, maître du cœur

Zutaiyin, rate
Zushaoyin, rein
Zujueyin, foie

Shoutaiyang, intestin grêle
Shoushaoyang, triple réchauffeur
Shouyangming, gros intestin

Zutaiyang, vessie
Zushaoyang, vésicule biliaire
Zuyangming, estomac

2010, 9 (4)	 Florence Phan-Choffrut  253



 
Photo 4a. Quand le yin monte, le yang descend.

Photo 4b. Connexion au niveau des extrémités.

luomai 絡脈 (vaisseaux luo), qui sont comme un filet, 

un réseau de liaison des branches principales avec les 

branches secondaires, les jingjin (méridiens tendino-

musculaires), qui parcourent la surface…

Lors de la répétition des mouvements du taijiquan, les 

souffles circulent librement à travers les 12 méridiens 

principaux, les organes sont ainsi « nourris » réguliè-

rement et peuvent donc assumer sans faille leur rôle 

dans le gouvernement de l’organisme. La répétition des 

enchaînements, taolu 套路 est donc indispensable, non 

seulement pour l’apprentissage de la structure, mémoi-

re mentale, mémoire du corps, mais également pour 

perméabiliser des jingmai.

Je laisse le lecteur comparer les idéogrammes jing (經) 
et luo (絡), ainsi que luo (絡) et lu (路) [1].

Sur la complexité structurelle des mouvements 
de taijiquan
Pendant l’exécution de l’enchaînement, yin et yang doi-
vent se mouvoir en harmonie, comme deux pôles com-
plémentaires d’une même unité. Les mouvements sont, 
sur un plan psychomoteur, très élaborés, obligeant et 
conduisant à une conscience corporelle tant haut-bas, 
que droite-gauche et avant-arrière. Ils obligent à multi-
plier les conditions de transformation du yin en yang et 
du yang en yin, assurant ainsi que dans chaque espace 
du corps, seront installés et prêts à fonctionner les mé-
canismes permettant bianhua.
Voyons ce qui se passe sur quelques postures, la posi-
tion anatomique de référence est celle du tableau II. 
Chaque partie du corps microcosme par rapport aux 
parties qui l’entourent.

Posture wuji, wujishi 無極式 

Cette posture est celle du commencement de l’enchaî-
nement, c’est une posture debout, pieds parallèles, im-
mobile pendant quelques minutes (photo 5), dans la-
quelle, en apparence rien ne se passe mais dans laquelle 
le dialogue entre yin et yang a déjà commencé.

Photo 5. Posture wuji.

La partie antérieure du tronc (yin) a la même orien-
tation que les parties dorsales des membres supérieurs 
(yang). La partie postérieure du tronc (yang) a la même 
orientation que les parties internes des membres supé-
rieurs (yin). Il y a du yin dans le yang et inversement. 
Le membre inférieur droit est yin dans le yin, le gauche 

Florence Phan-Choffrut	 Acupuncture & Moxibustion 254



est yang dans le yin. Le membre supérieur droit est yin 
dans le yang et le gauche est yang dans le yang.
Dans cette posture, le pratiquant est situé entre son ciel 
et sa terre. Cette posture statique pour un observateur 
externe, est déjà en mouvement à l’interne : yin et yang 
ont commencé leur dialogue et donc leurs transforma-
tions mutuelles. Tout est en place pour que les dix mil-
les mouvements suivants puissent être : wuwei.

La grue blanche déploie ses ailes, baihe 
liangchi 白鶴亮翅

Dans cette posture, si la référence sont les membres su-
périeurs, la main droite (yin) est en haut (yang), la main 
gauche (yang) est en bas (yin).

Photo 6. la grue blanche déploie ses ailes.

Si la référence est le côté droit, la main (yang) est en 
avant (yang), le pied (yin) est en arrière (yin) et si la ré-
férence est le côté gauche, la main gauche (yang) est en 
arrière (yin), le pied gauche (yin) est en avant (yang).
Si la référence est le bras droit (yin dans le yang), sa face 
antérieure (yin) est tournée vers l’avant (yang) inverse-
ment sur le bras gauche.
Pour le mouvement suivant (effleurer le genou), les transi-
tions sont particulièrement caractéristiques s’inversent, ce 
qui explique que les importantes pour les transformations.
Ces 2 exemples permettent d’illustrer comment sont 
multipliés dans des mouvements « simples » les trans-
formations yin-yang favorisant ainsi les échanges et les 
circulations dans tous les jingmai.

Vie extra-ordinaire
La transformation des souffles issus de l’alimentation et 
de la respiration (vie ordinaire) est de plus en plus sub-

tile, l’excédent de ces transformations est mis en dépôt 
dans mingmen, puis dantian inférieur le transforme en 
jing-essence qui est stockée dans les méridiens extra-
ordinaires qui reçoivent l’excédent des méridiens prin-
cipaux, un peu comme des vases d’expansion. La vie 
extraordinaire existe grâce à l’acquis des jingmai (méri-
diens ordinaires-principaux). Elle est soutenue par les 3 
champs de cinabre, dantian et les qijing bamai 奇經八

脈 (8 méridiens extraordinaires, particuliers) qui n’ont 
ni relation ni communication spéciale avec les viscères 
mais sont en relation avec les 12 méridiens principaux, 
les croisent verticalement et horizontalement, renfor-
çant leur interconnexion. Ils règlent de façon subtile 
les parties yin et yang dans tous les aspects du yin et 
du yang : haut/bas, droite/gauche, intérieur/extérieur, 
jour/nuit. Ils peuvent à la fois absorber l’énergie des 
méridiens principaux et leur restituer cette même éner-
gie en cas de besoin. Ce métabolisme est sous la dépen-
dance de l’énergie des reins.

Qijing bamai 奇經八脈

Quatre méridiens curieux prennent naissance dans la 
région mingmen : dumai 督脈, renmai 任脈, chongmai 
衝脈 et daimai 带脈. Ils partent d’un tronc commun 
à hauteur de mingmen, région qu’il faut relâcher lors de 
la pratique du taijiquan. Ce tronc commun se détache 
de mingmen, descend dans le pelvis, puis se divise en 
quatre branches [7,8] :
−	Une branche remonte sur le pubis, se sépare en trois 

branches dont deux vont remonter sur le thorax la-
téral jusqu'aux lèvres et la troisième va longer la co-
lonne vertébrale : chongmai. C’est l’assaut, le jaillisse-
ment.

−	Une branche qui remonte vers l'arrière et va entourer 
la taille : daimai (seul méridien horizontal).

−	Une branche qui va suivre la ligne médiane antérieure 
du tronc : renmai.

−	Une branche qui va suivre la ligne médiane posté-
rieure du tronc : dumai.

Renmai et dumai : leur cycle est très souvent décrit sous 
le nom de petite circulation céleste. Ils sont médians, et 
ont leurs propres points.

2010, 9 (4)	 Florence Phan-Choffrut  255



Photo 7 : petite circulation

Daimai est également très souvent évoqué comme mo-
teur des rotations du tronc, chongmai est injustement 
oublié malgré son nom évocateur.
Quatre méridiens curieux ont leur origine aux pieds :
−	 les weimai 維脈 distinguent le yin du yang,
−	 les qiaomai, 蹺脈 vaisseaux d’enracinement font 

communiquer les yin et les yang. Les weimai ré-
gissent l’espace, les qiaomai régissent le temps et 
l’enracinement.

1) yinqiaomai 陰蹺脈 et yangqiaomai 陽蹺脈 com-
mencent sous les malléoles externes (photo 8a), ils as-
surent l’enracinement et la synchronisation temporelle 
du yin et du yang. Yangqiaomai régit le yang des par-
ties droite et gauche du corps, yinqiaomai régit le yin 
des parties droite et gauche du corps. Leur réunion à 
l’angle interne de l’œil souligne l’importance du regard 
dans l’enracinement.
2) yinweimai 陰維脈 et yangweimai 陽維脈 commen-
cent également aux pieds (photo 8b). Yinweimai lie en-
semble tous les yin, yangweimai lie ensemble tous les 
yang.

Dantian丹田 et mingmen命門

Nous avons vu plus haut comment dantian et ming-

men participent activement à la vie extraordinaire. 

Ces régions sont souvent nommées dans les pratiques 

corporelles : mingmen est situé sur la région lombaire, 

postérieur, dantian est sur la région du bas abdomen. 

Cependant, sur la ligne abdominale, les points renmai 

4, 5, 6 ont pour nom secondaire mingmen, soulignant 

ainsi le lien direct entre dantian et mingmen.

Verticalité et points d’acupuncture

Il y a des critères communs à tous les styles de taijiquan 

pour obtenir une structure évaluée correcte : « L’énergie 

part des talons, passe dans les jambes, est rassemblée dans 

la poitrine, circule dans les épaules, est commandée par la 

taille » [9,10-30].

Parmi les références yin-yang dans la pratique du taiji-

quan il y a ciel-terre, verticalité-horizontalité, haut-bas, 

droite-gauche.

Les pieds en contact avec la terre sont parallèles (photo 

9, ligne 2), le sommet du crâne en contact avec le ciel, 

la verticalité est entre ces deux repères, genou, hanche, 

épaules et regard sont horizontaux.

La verticalité est en relation avec yongquan, mingmen 

chongmai, baihui et les points nommés assaut chong 

(sur le membre inférieur, le tronc et la tête).

Yongquan, 湧泉, source jaillissante, est le premier point 

du méridien zushaoyin, rein.

Photo 8a. Yin et yang qiaomai. Photo 8b. Yin et yang weimai.

Florence Phan-Choffrut	 Acupuncture & Moxibustion 256



Photo 9 : axe des pieds et ligne de projection du poids du corps

Il est situé sous la plante des pieds, à la base des orteils, 
son nom principal indique sa fonction. Un de ces noms 
secondaires, dichong, 地衝 ou assaut de la terre, nous 
permet d’expliquer son importance dans la construc-
tion de la verticalité en taijiquan.
Le point de projection du poids du corps est juste de-
vant le calcanéum (photo 9 et 10, ligne 1). C’est l’axe 
nord-sud pour chaque pied et pour les deux pieds lors-
qu’ils sont parallèles.

Photo 10 : axe des pieds, projection du poids du corps

Mingmen 命門, nom principal du point dumai 4 est 
situé sur la ligne médiane postérieure, à hauteur des 
coudes lorsque les coudes fléchis sont le long du corps.
Yongquan et mingmen ont une forte influence sur les 
reins et donc sur les méridiens extraordinaires.
Baihui, 百會, nom principal de dumai 20 se trouve au 
sommet du crâne.
D’autres points chong 衝 :
1) sur le membre inférieur les points chong nous signi-
fient l’intérêt des jambes dans le taijiquan : taichong, 太
衝, (zujueyin 3), sur le dessus du pied, est juste en face 
de dichong (zushaoyin 1).
2) sur le tronc : qichong, 氣衝, (zuyangming 30) est 
un point également utilisé par le méridien chongmai. 

Chongmen, 衝門, (nom secondaire de zutaiyin 12), 
au même niveau que le précédent est en relation avec 
yinweimai.
3) sur le membre supérieur : shaochong 少衝 (shous-
haoyin 9), zhongchong 中衝 (shoujueyin 9), guanchong 
關沖 (shoushaoyang 1), et dans les noms secondaires, 
duichong 兌衝 (shoushaoyin 7), chongyang 衝陽 (shou-
yangming 11), touchong 頭衝 ou jingchong 頸衝 (shou-
yangming 14).
4) sur la tête : tianchong 天衝 (zushaoyang 9), jiao-
chong 交衝 (dumai 19), chongyang 衝陽(shouyang-
ming 20), meichong 眉衝 (zutaiyang 3), bichong 鼻衝 

(zutaiyang 4).
Je laisse le lecteur dessiner les lignes unissant les points 
ayant chong dans leur nom principal, puis ceux qui ont 
chong dans leur noms secondaires et comparer ces li-
gnes aux axes mis en place dans la pratique du taijiquan 
et ceux des photos de Chang Pintsang [30].

Photo 11a. Points ayant chong dans leur nom principal et baihui.

Photo 11b. Points ayant chong dans leur nom secondaire.

2010, 9 (4)	 Florence Phan-Choffrut  257



Conclusion 

J’ai limité cette réflexion à la relation des méridiens 

avec la verticalité. Comme je l’ai évoqué dans l’intro-

duction, lors de l’exposé de Maître Chang Pintsang sur 

la structure j’ai été mise en face de la réalité des liens 

entre le taijiquan et les méridiens d’énergie. Lorsque 

Maître Su Qingpiao a cité shoutaiyin et les points jiaji 
comme moteurs de mouvements des membres supé-

rieurs, j’ai d’abord été étonnée, mais sa proposition 

avait été efficace pour obtenir une posture confortable 

et jugée correcte, il me fallait alors en trouver l’expli-

cation : 

–	shoutaiyin a son point de commande au niveau de la 

troisième vertèbre dorsale. Shoutaiyin est également 

point de distribution des souffles à partir de la poi-

trine. Il est couplé avec shouyangming dont le qua-

trième point est hegu 合谷, situé entre pouce et index 

est souvent cité en taijiquan. Faire appel à shoutaiyin 

engage directement shouyangming par leur couplage 

biao-li.

–	Les points jiaji (abréviation de Hua Tuo jiaji) 華佗

夾脊sont des points peu connus car points hors mé-

ridiens. Ils sont para-vertébraux et donnés à utiliser à 

la place des points de commande dorsaux des zang-

fu, car rapidement efficaces.

Un point d’acupuncture ou un méridien sont des mé-

canismes qui agissent comme des déclencheurs de réac-

tions autonomes. Ils sont donc des outils intéressants 

pour agir, ou pour comprendre. Dans une pratique 

avancée, ces notions sont oubliées, car les souffles se 

gardent d’eux-mêmes sans faire appel aux méridiens 

pour les contenir. Les applications martiales permet-

tent de valider la structure mais elles ne sont qu’une 

étape intermédiaire car l’objectif du taijiquan va au-

delà comme le souligne Catherine Despeux dans le ti-

tre de son livre [9].

Plus je pratique et l’acupuncture et le taijiquan, plus 

je réalise que pratiquer le taijiquan est possible sans 

connaître le fondement énergétique, et que connaître 

ce fondement n’altère pas la pratique.

Dr Florence Phan-Choffrut
2 passage privé, parc Victor Hugo, 
93500 Pantin
☎ +33 1 48 46 68 08
* phan-choffrut@wanadoo.fr
Commission scientifique du CFA-MTC
Enseignante des diplômes nationaux 
en Acupuncture, Université Paris XIII

Note
1.	 (糸) : fil, suite, succession, relation, (巠) : cours d’eau qui cir-

culent sous la surface du sol, (各) : aller son chemin, sans écou-
ter les avis d’un autre, (足) : pied au repos mais aussi le pied en 
général.

Références 
1.	 蘇清標著.太極拳的哲學. 台湾: 2003.
2.	 蘇清標著.太極拳修煉哲學. 台湾: 2009.
3.	 Ly A. Qigong dynamique. Paris; Vigot: 2006.
4.	 Ly A. L’art du Taijiquan, le Dao et le Qi Paris: Lierre et Cou-

drier; 1990.
5.	 OMS : http://www.who.int/about/definition/fr/print.html
6.	 Lao Zi. Daodejing, http://wengu.tartarie.com/wg/wengu.

php?l=Daodejing&lang=fr
7.	 Deadman P, Al-Khafaji M. A manual of acupuncture Cush-

ing Malloy; 2001.
8.	 Deadman P, Al-Khafaji M. Manuel d’acupuncture. Bruxelles: 

Satas; 2003.
9.	 Despeux C. Taijiquan: art martial et technique de longue vie. 

Paris: Trédaniel; 1982.
10.	 Chen W. Questions et réponses sur le Taijiquan. L’essence du 

style Yang. Paris: Le Courrier du Livre; 2005.
11.	 Dufresne T, Nguyen J. Taijiquan, art martial ancien de la 

famille Chen. Paris: Budostore; 1994.
12.	 Gu Meisheng. Le chemin du souffle, pensée chinoise et taiji-

quan. Paris; Culture et sciences chinoises: 2000.
13.	 Lowenthal W. Professeur Cheng Manqing, un grand maître 

de taijiquan parle. Paris: Le Courrier du Livre; 2001.
14.	 Wang X. Taijiquan, style Chen. Paris; Quimetao: 2001.
15.	 Waysun L. Les 3 classiques du Taijiquan. Paris: Le Courrier 

du Livre; 1997.
16.	 Yang JM. Qigong, pratique martiale et santé. Paris: Budos-

tore; 1994.
17.	 Yang JM. Les racines du qigong chinois. Paris: Budostore; 

1995.
18.	 Yang JM. Taijiquan supérieur style Yang, applications martia-

les. Noisy sur École: Budo Editions; 1997.
19.	 Yang JM. Taijiquan supérieur énergie interne, principes et 

théorie du qi et du jing. Noisy sur École: Budo Editions; 
1997.

20.	 Yang JM. 8 exercices simples de Qigong pour votre santé, 
les huit pièces de brocard. Noisy sur École: Budo Edition; 
1998.

21.	 Yang JM. Taijiquan supérieur, le style Yang: enseignement 
approfondi de la forme classique. Noisy sur École (France): 
Budo Editions; 1999.

22.	 Carmona J. Le Taijiquan des origines. Paris: Trédaniel; 
1995.

Florence Phan-Choffrut	 Acupuncture & Moxibustion 258



23.	 Chen W. Questions et réponses sur le Taijiquan. L’essence du 
style Yang. Paris: Le Courrier du Livre; 2005.

24.	 Cheng MQ. Laotseu: «Mes mots sont faciles à comprendre». 
Le Tao Te King commenté par le maître Cheng Manqing. 
Paris: Le Courrier du Livre; 2004.

25.	 Cheng MQ. La nouvelle méthode d’apprentissage personnel 
du taichi chuan selon maître Cheng Manqing sur le Taiji-
quan. Paris: Le Courrier du Livre; 2002.

26.	 Fu ZW. Maîtriser le style yang de taijiquan. Paris: Le Cour-
rier du Livre; 1999.

27.	 Gortais J. Taijiquan, l’enseignement de Li Guanghua. La tra-
dition de l’école Yang. Paris: Le Courrier du Livre; 1990.

28.	 Gu Liuxin. Chen style taijiquan. Beijing; China International 
Book Trading Corporation: 1996.

29.	 Lowenthal W. Professeur Cheng Manqing, un grand maître 
de taijiquan parle. Paris: Le Courrier du Livre; 2001.

30.	 Chang Pintsang. Photos 1,9,10.

Glossaire  

Pinyin Caractère non simplifié (simplifié) Français

Ba 八 Huit

Baihe liangchi 白鶴亮翅 (白鹤亮翅)  La grue blanche déploie ses ailes

Baihui 百會 (百会) Cent réunions

Bianhua 變化 (变化) Changer et transformer

Biaoli 表裡 (表里) Avers et envers d’un même vêtement, extérieur et intérieur

Bichong 鼻衝 (鼻冲) Assaut du nez

Chang Pintsang 張品璨 Nom propre

Chongmai 衝脈 (沖脉) Vaisseau des assauts

Chongmen 衝門 (冲门) Porte de l’assaut

Chongyang 衝陽 (冲阳) Assaut du yang

Daimai 带脈 (带脉) Vaisseau ceinture

Dantian 丹田 Champs de cinabre

Dao 道 Voie

Daodejing 道德經 (道德经) Livre de la Voie et de la Vertu

De 德 Vertu

Dichong 地衝 (地冲) Assaut (à partir) de la terre

Duichong 兌衝 (兑冲) Échange de l’assaut

Dumai 督脈 (督脉) Vaisseau gouverneur

Guanchong 關沖 (关冲) Barrière de l’assaut

Hua Tuo 華佗 (华佗) Nom propre

Hegu 合谷 Vallée de la réunion

Jiaji 夾脊 (夹脊) Pas de traduction, points para-vertébraux

Jiaochong 交衝 (交冲) Assaut des rencontres

Jing 精 Essence

Jing 經 (经) Livre sacré, méridien, axe nord-sud

Jingchong 頸衝 (颈冲) Assaut du cou

Jingmai 經脈 (经脉) Méridiens et vaisseau en médecine traditionnelle chinoise

Jingluo 經絡 (颈络) Méridien et vaisseau de liaison

Jue 蕨 Finissant

Laoshi 老師 (老师) Maître

Luomai 絡脈 (络脉) Vaisseau luo de liaison

Ly Zhuanzheng 李傳錚 (李传铮) Nom propre : Antoine Ly

Meichong 眉衝 (眉冲) Assaut des sourcils

Ming 明 Lumineux

Mingmen 命門 (命门) Porte de la destinée

2010, 9 (4)	 Florence Phan-Choffrut  259



Neiguan 內關 (内关) Barrière de l’interne

Pinyin 拼音 Système de transcription phonétique

Qi 氣 (气) Souffles

Qi 奇 Curieux, merveilleux

Qijing bamai 奇經八脈 (奇经八脉) Méridiens extraordinaires

Qichong 氣衝 (气冲) Assaut du souffle

Renmai 任脈 (任脉) Vaisseau conception

Sanjiao 三焦 Triple réchauffeur

Shao 少 Peu, petit

Shaochong 少衝 (少冲) Petit assaut

Shou 手 Membre supérieur

Shoujueyin 手蕨陰 (手蕨阴) Méridien du Maître du cœur

Shoushaoyang 手少陽 (手小阳) Méridien du Triple réchauffeur

Shoushaoyin 手少陰 (手少阴) Méridien du Cœur

Shoutaiyang 手太陽 (手太阳) Méridien de l’Intestin grêle

Shoutaiyin 手太陰 (手太阴) Méridien du Poumon

Shouyangming 手陽明 (手阳明) Méridien du Gros intestin

Su Qingpiao 蘇清標 (苏清标) Nom propre

Tai 太 Extrême, grand

Taijiquan 太極拳 (太极拳) Pas de traduction

Taichong 太衝 (太冲) Grand assaut

Taolu 套路 Séquence de mouvement

Tianchong 天衝 (天冲) Assaut du ciel

Touchong 頭衝 (头冲) Assaut de la tête

Waiguan 外關 (外关) Barrière de l’externe

Wang 王 Empereur

Wujishi 無極式 (无极式) Sans faîte, posture de commencement et de fin d’enchaînement

Wuwei 無為 (无为) Principe taoïste du non agir

Yang 陽 (阳) Sans traduction

Yangqiaomai 陽蹺脈 (阳跷脉) Méridien des talons yang

Yangweimai 陽維脈 (阳维脉) Méridien de liaison yang

Yin 陰 (阴) Sans traduction

Yinqiaomai 陰蹺脈 (陰蹺脉) Méridien des talons yin

Yinweimai 陰維脈 (阴维脉) Méridien de liaison yin

Yongquan 湧泉 (涌泉) Fontaine jaillissante

Zangfu 臟腑 (脏腑) Organes et entrailles

Zhongchong 中衝 (中冲) Assaut du milieu

Zu 足 Membre inférieur

Zujueyin 足蕨陰 (足蕨阴) Méridien du Foie

Zushaoyang 足少陽 (足小阳) Méridien de la Vésicule Biliaire

Zushaoyin 足少陰 (足少阴) Méridien du Rein

Zutaiyang 足太陽 (足太阳) Méridien de la Vessie

Zutaiyin 足太陰 (足太阴) Méridien de la Rate

Zuyangming 足陽明 (足阳明) Méridien de l’Estomac

Florence Phan-Choffrut	 Acupuncture & Moxibustion 260


