2010, 9 (4)

249

Florence Phan-Choffrut

Comment et pourquoi la pratique du taijiquan

améliore-t-elle la santé ?

Résumé : Lobjectif de cet article est d’exposer comment le taijiquan FfHZE est bénéfique pour la santé. Les principes qui dirigent I'exé-
cution des mouvements de zzijiquan sont les mémes que ceux qui dirigent 'acupuncture. Les structures concernées sont essentiellement
les méridiens curieux, gijing bamai ZH48 )\HAIR, dantian £+, mingmen 75T et les points « assaut », chong {&. Mots clés : taijiquan -

qijing bamai - dantian - mingmen - chong.

Summary: The objective of this article is to explain how taijiquan F &2 is beneficial for the health. The principles which manage the
execution of the movements of taijiquan are the same that those who manage the acupuncture. The concerned structures are essentially
the curious meridians, gijing bamai Z74% J\Jk, dantian F+H, mingmen 7517 and “assault” chong {Epoints. Keywords: taijiquan - qijing

bamai - dantian - mingmen - chong.

Lobjectif de cet article est d’exposer comment le zai-
Jiquan KFHZE est bénéfique pour la santé. 1l répond
a l'invitation de Su Qingpiao lzoshi FRFREEZAN qui
m'a encouragée vivement a I'écrire. Je ne pouvais faire
moins, car ses livres m'ont motivée pour reprendre
I'apprentissage du chinois me permettant ainsi de trou-
ver des pistes de compréhension (en chinois comme en
tajiquan) [1,2].

Ce travail est le fruit d’'une réflexion personnelle issue
des sensations ressenties lors de la pratique du wijiquan,
pratique guidée par Ly Zhuangzheng laoshiZ={H§HE
fifi, mon professeur [3,4], associée 2 mes connaissances
de 27 ans de pratique exclusive de l'acupuncture.

La pratique de l'acupuncture ne m'a pas aidée dans
l'apprentissage du zaijiquan, Cest plutdt le taijiquan
qui m'a permis de mieux appréhender I'acupuncture.
Cependant 'acupuncture m’a permis de nommer les
choses, et d’aller avec obstination 4 la recherche du
confort dans le mouvement, ceci dans un souci de pré-
server la «libre circulation des souffles ». Il sagissait
d’installer une structure énergétique (interne) pour que
la structure visible (externe) soit souple, une sorte de
wuwei 5y : tout installer pour que les choses se fas-

sent d’elles-mémes.

Photo 1. Trajets dessinés par un pratiquant
de taijiquan non praticien de MTC.

Ce chemin a commencé un jour de pratique solitaire
au cours duquel sans rien chercher, j’ai senti les souffles
circuler sur chongmai. Puis j’ai eu I'occasion d’assister a
une conférence de Maitre Chang Pintsang 5%/ mHEEE Rl
(Taipei novembre 2009), qui, sur sa présentation, avait
dessiné (sans les nommer) des trajets de méridiens ex-
traordinaires (photo 1). L'histoire continue avec Maitre
Su Qingpiao, qui lors d'un entrainement (Beijing juillet
2010) a cité, pour nous orienter dans la facon de faire
un mouvement : shoutaiyin, yingiaomai et jiaji. Nous
reviendrons sur ces termes dans ce texte. Les discussions
que j’ai eues avec ces deux personnes m'ont encouragée a
poursuivre mes recherches. Le chemin est encore long !

Le taijiquan se base sur les principes taoistes d’alternan-
ce du yin et du yang et de la transformation du yin en

yang et inversement, pour une exécution correcte donc



250 Florence Phan-Choffrut

efficace des mouvements. La médecine traditionnelle
chinoise (MTC) se base sur la vision taoiste du corps
humain pour accéder au bien-étre physique et mental,
en accord avec le macrocosme, soit en maintenant un
corps en « bonne santé », soit en ramenant un corps
malade a I'état de « bonne santé ». Le lien entre ces deux
pratiques est tellement étroit que les pratiques corpo-
relles (zaijiquan et qigong) font partie intégrante de la
MTC, au méme titre que la diététique, 'acupuncture,
la phytothérapie et les massages (tableau I). J'utilise de
préférence le pinyin $f5, d'évocation plus fidele que
des traductions malgré la difficulté pour les lecteurs
occidentaux. En effet, que ce soit pour les points ou
les méridiens, leur nom exprime leur réle dans le fonc-
tionnement du corps. L'évocation faite par les carac-
teres chinois non simplifiés souligne les liens entre les
différents systemes, c'est la raison pour laquelle ils sont
insérés lors de leur premiere. Un glossaire alphabétique

a partir du pinyin se trouve en fin de texte.

Tableau I. Comparaison ijiguan et MTC.

Taijiquan MTC

Objectif Maintenir une  Maintenir et/ou ramener une
« bonne santé »  « bonne santé »

Outils Répétition Acupuncture, diététique,
de séries de massage, phytothérapie,
mouvements pratiques corporelles
(taolu), avec ou
sans armes

Validation  Applications Absence d’apparition de
martiales maladie ou guérison de

maladies existantes

Les mémes principes régissent 'univers, qu’il s'agisse de
l'univers cosmique ou de I'étre humain. Selon cette pen-
sée cosmogonique, 'univers évolue constamment suivant
de nombreux cycles qui simbriquent les uns dans les
autres. Ces principes sont rythmés par la numérologie.

Le Dao est source du un. Le yin et le yang (2) a leur ex-
tréme ont pour embléme Terre et Ciel. De leur interac-
tion nait 'Homme (3). La vie de 'THomme est cadrée
par les 4 orients, se déroule selon les 5 mouvements,
sous I'influence des 6 souffles cosmiques, cette évolu-
tion 2 travers les mutations continue de sordonner 4 7,
et 2 8 dans les 8 directions de I'espace-temps, 2 9 c’est

'accomplissement

Acupuncture & Moxibustion

Il est classique de dire que pour comprendre la MTC,
il faut connaitre les nombres. Létre humain fait
corps avec 'Univers, il est « microcosme » au sein du
« macrocosme » : microcosme-yiz, mMacrocosme yang.
Clest également ce que suggere I'Organisation Mon-
diale pour la Santé (OMS) : « La santé est un état de
complet bien-étre physique, mental et social, et ne consiste
pas seulement en une absence de maladie ou d’infirmité »
[5]. Cette définition de TOMS met en évidence un as-
pect yin (bien-étre physique) de 'homme, un aspect
yang de I'étre (bien-étre mental) dans une troisieme
réalité (bien-étre social), plagant ainsi les aspects yin et
yang de I'étre humain (microcosme) dans son environ-
nement (macrocosme). Thomme dans sa dualité doit
étre considéré au sein d’un ternaire dont nous allons

envisager un dCS aspects.

. 2N
Yin-yang {25

D’emblée jadmets qu'il y a deux principes, le yang, et
le yin qui agissent 'un sur I'autre, s’attirent et se repous-

sent continuellement.

Yin [2 : co6té ombragé Yang [%5 : coté ensoleillé de

d’une colline. la méme colline.

Cdté YANG
Vie

Chaleur

Activite

\
L

Tout répond a cette dualité, Cest-a-dire que tout ce
qui existe, peut étre analysé avec ce principe et aura un

aspect yin et un aspect yang.

Le corps humain répond a cette dialectique yin-yang

(tableau II).



2010, 9 (4)

Tableau II. Y7z et yang sur le corps humain.

Reléve du yin Reléve du yang

Corps Téte

En-dessous de la taille Au-dessus de la taille

Coté droit Coté gauche

Face antérieure Face postérieure

Face interne Face externe

Profondeur Surface

Vers I'intérieur Vers I'extérieur

Repos Mouvement

Non raffiné Raffiné

Dans un tableau de ce type, bien utile pour analyser
les phénomenes, il manque une troisieme colonne qui
indique la référence, c'est-a-dire « de quelle colline parle-
t-on ? ». Il manque également 'aspect dynamique car le
plus important n'est pas de savoir ce qui est yiz ou ce
qui est yang. Clest la transformation entre yin et yang
qui est importante : elle doit étre harmonieuse et inin-
terrompue.

Yin et yang sont deux principes : opposés, complémen-
taires, interdépendants et par 12 méme inséparables (il
ne peut pas y avoir de vie sans yin et yang). Dans le
temps et espace, ils alternent et parvenus a leur ex-
tréme, ils sengendrent mutuellement. Les « regles de
bonnes relations » entre les principes yin et yang sont

symbolisées par le ziji (photo 2).

Photo 2. Bianhua et relation yin-yang.

Quand le y7z croit, augmente, le yang décroit, diminue
et inversement.
Le yin nourrit, le yang mobilise (ce qui nourrit est ap-

pelé yin, ce qui mobilise est appelé yang).

Florence Phan-Choffrut 251

Le yin a son apogée se transforme en yang et inversement.
Le yang nait du yin et le yin du yang.

Le yang va au yin et le yin au yang.

Le yang agit sur le yin et le yin sur le yang (ce qui agit
sur le yin est appelé yang, ce qui agit sur le yang est
appelé yin).

On peut dire qu’est yin ce qui va devenir yang et inver-
sement.

Tous les traités de zaijiquan insistent : un mouvement
efficace est arrondi.

Tout mouvement répond au yin (fermeture) et au yang
(ouverture). Pour qu'un mouvement soit ininterrom-
pu, il y a transformation incessante de son aspect yin
vers son aspect yang, et inversement (cercle du zaiji),
tout « aller » implique un « retour ».

Un mouvement se déroule en 3 phases: ouverture-
transformation-fermeture ou fermeture-transforma-
tion-ouverture, entre chacun des termes yin (fermeture)
et yang (ouverture), il y a bianhua E, changement-
transformation. Nous sommes passé, sans transition
visible, d'une dualité 4 un ternaire, source d'une multi-
tude de possibilités, comme annoncé par le Daodejing,
IE{E4K au chapitre 42 [6] :

HE— La voie engendre un,
—4 un engendre deux,
A= deux engendrent trois,
=4EY trois engendre 10 000.

A partir de 3, tout est donc possible, en particulier tous

les mouvements du zazjiquan et du gigong.

Le « 3 » chez homme

wiel g comTe
TR B — (_x_)
Terre qul porte
WANG — CENTRE de L'UNIVERS
LEMPEREIR e qui regoit et qui doane

Lhomme est fils du Ciel-Terre, il est leur médiateur par

excellence. Il est 'Empereur, Wang = : sur la Terre qui



252 Florence Phan-Choffrut

porte, et sous le Ciel qui le couvre, I'Homme est celui
qui regoit et donne. L'Empereur est en position de non
agir wuwei 5y : « C'est se conformer auDao ». Cest la
raison pour laquelle en #izjiquan les pieds doivent étre
en contact avec le sol comme des ventouses de gecko,
A la fois adhérentes et mobiles. Le sommet du crine est
érigé vers le haut au milieu « cela s'installera » et la ver-

ticalité de 'étre se mettra en place (photo 9 et 11a).

B

Demi-Yang Demi-Yin

Tout ce qui est rangé sous le nombre trois répond au Ciel-
Terre-Homme permettant a I'étre humain de se relier au
Ciel-Terre : triple réchauffeur, 3 niveaux yin, 3 niveaux
yang, 3 twésors (jing, qi, shen), 3 champs de cinabre. ..

Un des aspects du Ciel-Homme-Terre étant sa verticalité

(physique, mentale, spirituelle).

Vie ordinaire

La dualité vie ordinaire et vie extraordinaire (=qui sort
de l'ordinaire) est comme celle du yin et du yang, cest
une « dissection », utile pour expliquer et comprendre,
mais comme nous I'avons vu pour le yin et le yang, la
vie ordinaire participe déja a la vie extraordinaire et la
vie extraordinaire entretient la vie ordinaire.

La vie ordinaire est supportée par le triple réchauffeur
et les 12 méridiens ordinaires ou principaux (jingmas)
ZEHk. Ceux-ci sont en relation avec les zangfu fgfff
(organes et entrailles) qui portent le méme nom dans
un couplage appelé biaoli T (avers-envers), coupla-

ge yin-yang par excellence.

Triple réchauffeur, sanjiao, =&

Lorsque les énergies circulent librement dans les jing-
mai ceux-ci sont perméables, la circulation des souffles

y est fluide, les zangfu sont nourris et peuvent partici-

Acupuncture & Moxibustion

per a I'élaboration de souffles nourriciers et défensifs de
qualité dans ce cycle auto-entretenu. Cette transforma-
tion est assurée par sanjiao, triple réchauffeur, associa-
tion des zangfu ayant pour objectif la métabolisation
de ce qui est absorbé par I'étre humain (sur les plans
alimentaire, respiratoire et mental). Le jing 7 (essence)
des aliments est transformé en ¢i 5&, (souffles) qui vont
entretenir les zangfu. Les zangfu étant bien nourris et
défendus, ils pourront assurer leur role avec plus d’effi-
cacité et moins de dépenses : le cycle s'auto-entretient.
Les souffles deviennent de plus en plus raffinés, il existe
un surplus qui sera stocké dans mingmen i, trans-
formé par dantian £} (champs de cinabre) inférieur
en gi pur qui est stocké et distribué en cas de besoin par

les méridiens extraordinaires.

Les méridiens, jingmasi, $XHk

Les méridiens sont des trajets aussi immatériels que le
sont les couloirs aériens ou comme Iest un chemin des-
siné par les pas d’'un homme qui passe dans un champ :
pas de passage, pas de chemin, pas de méridien. Lorsque
nous répétons inlassablement les mouvements comple-

xes de azjiquan, nous perméabilisons les jingmai.

Photo 3. Vue aérienne d’empreintes archéologiques.

Certains pratiquants ont besoin de visualiser les jing-
mai, d’autres n'ont pas ce besoin. Méme si on ne les
visualise ou ne les sent pas, la perméabilisation se fait,
car les conditions sont mises en place pour que les
choses se fassent. Nous en avons un exemple dans la
nature : si une personne passe au milieu d’'un champ
d’herbes, elle va aplatir et dessiner un chemin qui sera
trés rapidement caché par les herbes qui vont repous-

ser si personne ne passe derriere. Si la méme personne



2010, 9 (4)

Tableau III. 6 grands méridiens, 3 yin, 3 yang.

Florence Phan-Choffrut 253

3 méridiens yin sur la face antérieure du corps :

3 méridiens yang sur la face antéro-externe du corps humain :

1 taiyin, K&, yin extréme
2 shaoyin, 'V, petit yin
3 jueyin, FIE, yin finissant

1 taiyang, K5, yang extréme
2 shaoyang, 'V 5, petit yang
3 yangming, 581, yang lumineux

Tableau IV : 12 méridiens principaux.

MP yin MP yang
Membre supérieur Membre inférieur Membre supérieur Membre inférieur
shou (F) zu (J£) shou (F) zu (J£)
Shoutaiyin, poumon Zutaiyin, rate Shoutaiyang, intestin gréle Zutaiyang, vessie
Shoushaoyin, cceur Zushaoyin, rein Shoushaoyang, triple réchauffeur Zushaoyang, vésicule biliaire
Shoujueyin, maitre du coeur Zujueyin, foie Shouyangming, gros intestin Zuyangming, estomac

passe des milliers de fois, le chemin restera balisé. Si
elle passe une fois rapidement, le chemin sera a peine
dessiné, si elle passe des milliers de fois rapidement, le
chemin sera moins bien dessiné que si elle passe des
milliers de fois lentement. Si elle arréte de passer apres
des passages réguliers et répétés, il restera des traces des
passages précédents. Cest 'intérét de varier les vitesses
d’exécution des enchainements. Une exécution lente
permet une imprégnation de souffles qui peut étre per-
turbée en raison méme de la lenteur ; une exécution
rapide, laisse moins de temps a I'imprégnation, mais
peut étre utile pour forcer les barrages. Lalternance des
deux rythmes est donc nécessaire, c’est une alternan-
ce yin (lenteur) yang (rapidité). Plus la structure sera
exacte, plus la circulation sera harmonieuse, au sein
d’un méridien, ainsi qu’au sein des méridiens liés. Cela
souligne 'importance de la structure qui est cohérente
dans chaque style. La reprise de la pratique apres une
pause sera d’autant plus confortable que la pause aura
été courte, mais une pratique qui a été réguliere laissera
son empreinte tout comme la trace laissée par les sites
archéologiques : les traces de circulation des souffles
dans les méridiens sont similaires a celle des empreintes
de la photo aérienne (photo 3).

Lorganisation générale des méridiens peut paraitre com-
plexe par la multiplicité des couplages qui les lient :
Yin-yang : il y a 3 grands méridiens yin et 3 grands mé-

ridiens yang (tableau III) (photo 4a).

Haut-bas : méridiens dit du membre supérieur ou du
membre inférieur (selon leur topographie) (tableau IV).

Biao-li : avers-envers du méme vétement (tableau V).

Tableau V. Couplage biaoli (FF1E).

Biao 3% (avers) Li 8 (envers)
Taiyin Yangming
Shaoyin Taiyang
Jueyin Shaoyang

Ce couplage nous indique que ce qui se passe sur un
versant, par exemple zaiyin, est susceptible de se mani-
fester sur 'autre versant (yangming dans notre exemple)
ou bien est susceptible de révéler ce qui se passe sur
yangming.

La complexité de ces couplages est comparable a la
complexité des mouvements de ijiquan. La multipli-
cité des situations implique une multiplicité des mo-
dalités relationnelles entre yiz et yang, obligeant ce sys-
teme a fonctionner sur tous les modes et dans toutes les

conditions, car un corps parfait n'a pas d’espace.

Circulation dans les méridiens principaux

Lorsque le yin monte le yang descend. Yin et yang com-
muniquent au niveau des extrémités : 3 un méridien
yin, succede un méridien yang, auquel succede un mé-
ridien yin : alternance yin-yang.

Comme le montrent ces planches succinctes, la circula-
tion des 12 jingmai assurent la circulation longitudina-
le (photos 4a et 4b). Ce systeme est doublé de branches

secondaires issues des méridiens principaux, dont les



254 Florence Phan-Choffrut

Photo 4b. Connexion au niveau des extrémités.

lwomai &Rk (vaisseaux /uo), qui sont comme un filet,
un réseau de liaison des branches principales avec les
branches secondaires, les jingjin (méridiens tendino-
musculaires), qui parcourent la surface...

Lors de la répétition des mouvements du zazjiquan, les
souffles circulent librement & travers les 12 méridiens
principaux, les organes sont ainsi « nourris » régulie-
rement et peuvent donc assumer sans faille leur role
dans le gouvernement de 'organisme. La répétition des
enchainements, taolu E{f% est donc indispensable, non
seulement pour I'apprentissage de la structure, mémoi-
re mentale, mémoire du corps, mais également pour

perméabiliser des jingmai.

1%) Acupuncture & Moxibustion

Je laisse le lecteur comparer les idéogrammes jing (4%
et luo (4%), ainsi que /uo (4%) et lu (F%) ['].

Sur la complexité structurelle des mouvements
de taijiquan

Pendant 'exécution de I'enchainement, yiz et yang doi-
vent se mouvoir en harmonie, comme deux poles com-
plémentaires d’'une méme unité. Les mouvements sont,
sur un plan psychomoteur, tres élaborés, obligeant et
conduisant a une conscience corporelle tant haut-bas,
que droite-gauche et avant-arriere. Ils obligent 2 multi-
plier les conditions de transformation du yin en yang et
du yang en yin, assurant ainsi que dans chaque espace
du corps, seront installés et préts a fonctionner les mé-
canismes permettant bianhua.

Voyons ce qui se passe sur quelques postures, la posi-
tion anatomique de référence est celle du tableau II.
Chaque partie du corps microcosme par rapport aux

parties qui 'entourent.

Posture wuji, wujishi HERRT

Cette posture est celle du commencement de 'enchai-
nement, cest une posture debout, pieds paralleles, im-
mobile pendant quelques minutes (photo 5), dans la-
quelle, en apparence rien ne se passe mais dans laquelle

le dialogue entre yin et yang a déja commencé.

Photo 5. Posture wuji.

La partie antérieure du tronc (yiz) a la méme orien-
tation que les parties dorsales des membres supérieurs
(yang). La partie postérieure du tronc (yang) a la méme
orientation que les parties internes des membres supé-
rieurs (yin). Il y a du yin dans le yang et inversement.

Le membre inférieur droit est yiz dans le yin, le gauche



2010, 9 (4)

est yang dans le yin. Le membre supérieur droit est yin
dans le yang et le gauche est yang dans le yang.

Dans cette posture, le pratiquant est situé entre son ciel
et sa terre. Cette posture statique pour un observateur
externe, est déja en mouvement a 'interne : yin et yang
ont commencé leur dialogue et donc leurs transforma-
tions mutuelles. Tout est en place pour que les dix mil-

les mouvements suivants puissent étre : wuwei.

La grue blanche déploie ses ailes, baihe
liangchi H§55030

Dans cette posture, si la référence sont les membres su-
périeurs, la main droite (yin) est en haut (yang), la main

gauche (yang) est en bas (yin).

Photo 6. la grue blanche déploie ses ailes.

Si la référence est le coté droit, la main (yang) est en
avant (yang), le pied (yin) est en arriere (yin) et si la ré-
férence est le coté gauche, la main gauche (yang) est en
arriere (yin), le pied gauche (yin) est en avant (yang).
Si la référence est le bras droit (yiz dans le yang), sa face
antérieure (yin) est tournée vers I'avant (yang) inverse-
ment sur le bras gauche.

Pour le mouvement suivant (efHleurer le genou), les transi-
tions sont particulierement caractéristiques s'inversent, ce
qui explique que les importantes pour les transformations.
Ces 2 exemples permettent d’illustrer comment sont
multipliés dans des mouvements « simples » les trans-
formations yin-yang favorisant ainsi les échanges et les

circulations dans tous les jingmai.

Vie extra-ordinaire

La transformation des souffles issus de I’alimentation et

de la respiration (vie ordinaire) est de plus en plus sub-

Florence Phan-Choffrut 255

tile, 'excédent de ces transformations est mis en dépot
dans mingmen, puis dantian inférieur le transforme en
jing-essence qui est stockée dans les méridiens extra-
ordinaires qui recoivent 'excédent des méridiens prin-
cipaux, un peu comme des vases d’expansion. La vie
extraordinaire existe grice a 'acquis des jingmai (méri-
diens ordinaires-principaux). Elle est soutenue par les 3
champs de cinabre, dantian et les qijing bamai T35 )\
Flk (8 méridiens extraordinaires, particuliers) qui n’ont
ni relation ni communication spéciale avec les visceres
mais sont en relation avec les 12 méridiens principaux,
les croisent verticalement et horizontalement, renfor-
cant leur interconnexion. Ils réglent de fagon subtile
les parties yin et yang dans tous les aspects du yin et
du yang: haut/bas, droite/gauche, intérieur/extérieur,
jour/nuit. Ils peuvent a la fois absorber I'énergie des
méridiens principaux et leur restituer cette méme éner-
gie en cas de besoin. Ce métabolisme est sous la dépen-

dance de I'énergie des reins.

Qijing bamai 245/ Wi
Quatre méridiens curieux prennent naissance dans la
région mingmen : dumai K, renmai {THK, chongmai
AR et daimai TiHk. Ils partent d’'un tronc commun
a hauteur de mingmen, région qu'il faut relacher lors de
la pratique du #aijiguan. Ce tronc commun se détache
de mingmen, descend dans le pelvis, puis se divise en
quatre branches [7,8] :

— Une branche remonte sur le pubis, se sépare en trois
branches dont deux vont remonter sur le thorax la-
téral jusqu'aux levres et la troisieme va longer la co-
lonne vertébrale : chongmai. Cest I'assaut, le jaillisse-
ment.

— Une branche qui remonte vers |'arri¢re et va entourer
la taille : daimai (seul méridien horizontal).

— Une branche qui va suivre la ligne médiane antérieure
du tronc : renmai.

— Une branche qui va suivre la ligne médiane posté-
rieure du tronc : dumai.

Renmai et dumai : leur cycle est tres souvent décrit sous

le nom de petite circulation céleste. Ils sont médians, et

ont leurs propres points.



256 Florence Phan-Choffrut

Photo 7 : petite circulation

Daimai est également trés souvent évoqué comme mo-
teur des rotations du tronc, chongmai est injustement
oublié malgré son nom évocateur.

Quatre méridiens curieux ont leur origine aux pieds :

—  les weimai 4EAk distinguent le yin du yang,

— les giaomai, B vaisseaux d’enracinement font
communiquer les yin et les yang. Les weimai ré-
gissent 'espace, les giaomai régissent le temps et
enracinement.

1) yingiaomai [ZBEAk et yangqiaomai [5EENR com-

mencent sous les malléoles externes (photo 8a), ils as-

surent I'enracinement et la synchronisation temporelle
du yin et du yang. Yanggiaomai régit le yang des par-
ties droite et gauche du corps, yingiaomai régit le yin

des parties droite et gauche du corps. Leur réunion a

I'angle interne de I'ceil souligne I'importance du regard

dans I'enracinement.

2) yinweimai FZ4ERR et yangweimai [54EHK commen-

cent également aux pieds (photo 8b). Yinweimailie en-

semble tous les yin, yangweimai lie ensemble tous les

yang.

=i

yinqiaomai

qr
R BT

i yangqiaomai

B Be:

Photo 8a. Yin et yang giaomai.

} Acupuncture & Moxibustion

Dantianf}H et mingmeniiif'

Nous avons vu plus haut comment dantian et ming-
men participent activement a la vie extraordinaire.
Ces régions sont souvent nommées dans les pratiques
corporelles : mingmen est situé sur la région lombaire,
postérieur, dantian est sur la région du bas abdomen.
Cependant, sur la ligne abdominale, les points renmai
4, 5, 6 ont pour nom secondaire mingmen, soulignant

ainsi le lien direct entre dantian et mingmen.

Verticalité et points dacupuncture

Iy a des criteres communs a tous les styles de zazjiquan
pour obtenir une structure évaluée correcte : « Lénergie
part des talons, passe dans les jambes, est rassemblée dans
la poitrine, circule dans les épaules, est commandée par la
taille » [9,10-30].

Parmi les références yin-yang dans la pratique du zaiji-
quan il y a ciel-terre, verticalité-horizontalité, haut-bas,
droite-gauche.

Les pieds en contact avec la terre sont paralléles (photo
9, ligne 2), le sommet du crine en contact avec le ciel,
la verticalité est entre ces deux reperes, genou, hanche,
épaules et regard sont horizontaux.

La verticalité est en relation avec yongquan, mingmen
chongmai, baihui et les points nommés assaut chong

(sur le membre inférieur, le tronc et la téte).

Yongquan, 5%, source jaillissante, est le premier point

du méridien zushaoyin, rein.

yinweimai

[z 4 N

Photo 8b. Yin et yang weimai.



2010, 9 (4)

Photo 9 : axe des pieds et ligne de projection du poids du corps

Il est situé sous la plante des pieds, a la base des orteils,
son nom principal indique sa fonction. Un de ces noms
secondaires, dichong, 11 ou assaut de la terre, nous
permet d’expliquer son importance dans la construc-
tion de la verticalité en taijiquan.

Le point de projection du poids du corps est juste de-
vant le calcanéum (photo 9 et 10, ligne 1). Clest I'axe
nord-sud pour chaque pied et pour les deux pieds lors-

qu’ils sont paralléles.

1
Photo 10 : axe des pieds, projection du poids du corps

Mingmen 7', nom principal du point dumai 4 est
situé sur la ligne médiane postérieure, & hauteur des
coudes lorsque les coudes fléchis sont le long du corps.
Yongquan et mingmen ont une forte influence sur les
reins et donc sur les méridiens extraordinaires.

Baibui, 5, nom principal de dumai 20 se trouve au
sommet du crine.

D’autres points chong &7 :

1) sur le membre inférieur les points chong nous signi-
fient 'intérét des jambes dans le taijiguan : taichong, 7
{#7, (zujueyin 3), sur le dessus du pied, est juste en face
de dichong (zushaoyin 1).

2) sur le tronc: gichong, SATE], (zuyangming 30) est
un point également utilisé par le méridien chongmai.

Florence Phan-Choffrut 257

Chongmen, &1, (nom secondaire de zutaiyin 12),
au méme niveau que le précédent est en relation avec
yinweimai.

3) sur le membre supérieur : shaochong /V{Er (shous-
haoyin 9), zhongchong F1E] (shoujueyin 9), guanchong
B8 (shoushaoyang 1), et dans les noms secondaires,
duichong S31E (shoushaoyin 7), chongyang 115 (shou-
yangming 11), touchong FA{ET ou jingchong SATET (shou-
yangming 14).

4) sur la téte : tianchong Ki%] (zushaoyang 9), jiao-
chong X&) (dumai 19), chongyang 15 (shouyang-
ming 20), meichong JETE] (zutaiyang 3), bichong S:1E]
(zutaiyang 4).

Je laisse le lecteur dessiner les lignes unissant les points
ayant chong dans leur nom principal, puis ceux qui ont
chong dans leur noms secondaires et comparer ces li-
gnes aux axes mis en place dans la pratique du taijiguan

et ceux des photos de Chang Pintsang [30].
baihui BE

gichong ‘@&
i, chongmen &9

vonggumm=dichong taichorg i
ey s

Photo 11a. Points ayant chong dans leur nom principal et baihui.

bichong &
meichong [E&;
chongyang ii][i%\ Jjiaochong L&
\_ tianchong F&
zhongchong i A7

shaochong V&
guanchong BT
duichong &

touchong BEE] =jingchong T8

chongyang Eil%

Photo 11b. Points ayant chong dans leur nom secondaire.



258 Florence Phan-Choffrut

Conclusion

Jai limité cette réflexion i la relation des méridiens
avec la verticalité. Comme je 'ai évoqué dans 'intro-
duction, lors de 'exposé de Maitre Chang Pintsang sur
la structure j’ai été mise en face de la réalité des liens
entre le taijiquan et les méridiens d’énergie. Lorsque
Maitre Su Qingpiao a cité shoutaiyin et les points jiaji
comme moteurs de mouvements des membres supé-
rieurs, j’ai d’abord été étonnée, mais sa proposition
avait été efficace pour obtenir une posture confortable
et jugée correcte, il me fallait alors en trouver 'expli-

cation :

— shoutaiyin a son point de commande au niveau de la
troisieme vertebre dorsale. Shoutaiyin est également
point de distribution des souffles a partir de la poi-
trine. Il est couplé avec shouyangming dont le qua-
tritme point est begu {37+, situé entre pouce et index
est souvent cité en faijiquan. Faire appel a shoutaiyin
engage directement shouyangming par leur couplage
biao-1i.

— Les points jiaji (abréviation de Hua Tuo jiaji) FEE
H&#%5sont des points peu connus car points hors mé-
ridiens. Ils sont para-vertébraux et donnés a utiliser a
la place des points de commande dorsaux des zang-

fu, car rapidement efficaces.

Un point d’acupuncture ou un méridien sont des mé-
canismes qui agissent comme des déclencheurs de réac-
tions autonomes. Ils sont donc des outils intéressants
pour agir, ou pour comprendre. Dans une pratique
avancée, ces notions sont oubliées, car les souffles se
gardent d’eux-mémes sans faire appel aux méridiens
pour les contenir. Les applications martiales permet-
tent de valider la structure mais elles ne sont qu'une
étape intermédiaire car l'objectif du tafjiquan va au-
dela comme le souligne Catherine Despeux dans le ti-

tre de son livre [9].

Plus je pratique et 'acupuncture et le zijiquan, plus
je réalise que pratiquer le ijiquan est possible sans
connaitre le fondement énergétique, et que connaitre

ce fondement n’altere pas la pratique.

| Acupuncture & Moxibustion

Dr Florence Phan-Choffrut

2 passage privé, parc Victor Hugo,
93500 Pantin

T +33 148 46 68 08

>4 phan-choffrut®wanadoo.fr
Commission scientifique du CFA-MTC
Enseignante des diplémes nationaux

en Acupuncture, Université Paris XIII

Note

1. (&) : fil, suite, succession, relation, (¥§) : cours d’eau qui cir-
culent sous la surface du sol, (£%) : aller son chemin, sans écou-
ter les avis d’un autre, (&) : pied au repos mais aussi le pied en
général.

Références

1 FROEEE KBRENTE. £78: 2003.

EROETEE KB BT E. 575: 2009.

Ly A. Qigong dynamique. Paris; Vigot: 2006.

Ly A. Lart du Zagjiquan, le Dao et le Qi Paris: Lierre et Cou-

drier; 1990.

OMS : http://www.who.int/about/definition/fr/print.html

6. Lao Zi. Daodejing, http://wengu.tartarie.com/wg/wengu.
php?l=Daodejing&lang=fr

7. Deadman P, Al-Khafaji M. A manual of acupuncture Cush-
ing Malloy; 2001.

8.  Deadman B, Al-Khafaji M. Manuel d’acupuncture. Bruxelles:
Satas; 2003.

9. Despeux C. Taijiquan: art martial et technique de longue vie.
Paris: Trédaniel; 1982.

10. Chen W. Questions et réponses sur le 7azjiquan. Lessence du
style Yang. Paris: Le Courrier du Livre; 2005.

11. Dufresne T, Nguyen J. Taijiguan, art martial ancien de la
famille Chen. Paris: Budostore; 1994.

12. Gu Meisheng. Le chemin du souffle, pensée chinoise et tazji-

N

e

quan. Paris; Culture et sciences chinoises: 2000.

13. Lowenthal W. Professeur Cheng Manging, un grand maitre
de raijiquan parle. Paris: Le Courrier du Livre; 2001.

14. Wang X. Taijiquan, style Chen. Paris; Quimetao: 2001.

15. Waysun L. Les 3 classiques du Zazjiquan. Paris: Le Courrier
du Livre; 1997.

16. Yang JM. Qigong, pratique martiale et santé. Paris: Budos-
tore; 1994.

17. Yang JM. Les racines du gigong chinois. Paris: Budostore;
1995.

18. Yang JM. Taijiquan supérieur style Yang, applications martia-
les. Noisy sur Ecole: Budo Editions; 1997.

19. Yang JM. Iaijiquan supérieur énergie interne, principes et
théorie du ¢/ et du jing. Noisy sur Ecole: Budo Editions;
1997.

20. Yang JM. 8 exercices simples de Qigong pour votre santé,
les huit pitces de brocard. Noisy sur Ecole: Budo Edition;
1998.

21. Yang JM. Tajjiquan supérieur, le style Yang: enseignement
approfondi de la forme classique. Noisy sur Ecole (France):
Budo Editions; 1999.

22. Carmona ]. Le Tajjiquan des origines. Paris: Trédaniel;

1995.



2010, 9 (4)

23. Chen W. Questions et réponses sur le Taijiquan. Lessence du

style Yang. Paris: Le Courrier du Livre; 2005.

24. Cheng MQ. Laotseu: «<Mes mots sont faciles & comprendre».

Le Tao 1é King commenté par le maitre Cheng Manging.
Paris: Le Courrier du Livre; 2004.

25. Cheng MQ. La nouvelle méthode d’apprentissage personnel

du taichi chuan selon maitre Cheng Manging sur le Taiji-

quan. Paris: Le Courrier du Livre; 2002.

Florence Phan-Choffrut 259

26. Fu ZW. Maitriser le style yang de taijiquan. Paris: Le Cour-
rier du Livre; 1999.

27. Gortais J. Taijiquan, enseignement de Li Guanghua. La tra-
dition de I'école Yang. Paris: Le Courrier du Livre; 1990.

28. Gu Liuxin. Chen style raijiquan. Beijing; China International
Book Trading Corporation: 1996.

29. Lowenthal W. Professeur Cheng Manging, un grand maitre
de zajjiquan parle. Paris: Le Courrier du Livre; 2001.

30. Chang Pintsang. Photos 1,9,10.

Glossaire

Pinyin Caractére non simplifié (simplifié) Francais

Ba AN Huit

Baihe liangchi HEE=T (H B =5l) La grue blanche déploie ses ailes
Baihui Her (HE) Cent réunions

Bianhua (L (1) Changer et transformer

Biaoli FH (ERH) Avers et envers d’'un méme vétement, extérieur et intérieur
Bichong BE (B Assaut du nez

Chang Pintsang R Nom propre

Chongmai ERR (HHK) Vaisseau des assauts

Chongmen &9 1)) Porte de I'assaut

Chongyang {5 (MRH) Assaut du yang

Daimai AR (K Vaisseau ceinture

Dantian FHH Champs de cinabre

Dao H Voie

Daodejing LR (TEfELE) Livre de la Voie et de la Vertu

De Fi Vertu

Dichong M (M) Assaut (2 partir) de la terre
Duichong R (G Echange de I'assaut

Dumai BHR () Vaisseau gouverneur

Guanchong REH (M) Barriére de I'assaut

Hua Tuo FEfE (EAR) Nom propre

Hegu Ay Vallée de la réunion

Jiaji HE A Pas de traduction, points para-vertébraux
Jiaochong & (B Assaut des rencontres

Jing i Essence

Jing 48 (£) Livre sacré, méridien, axe nord-sud
Jingchong SEE () Assaut du cou

Jingmai 4EAR (£ HK) Meéridiens et vaisseau en médecine traditionnelle chinoise
Jingluo 4R (L% Meéridien et vaisseau de liaison

Jue Bk Finissant

Laoshi AT G2 Maitre

Luomai 48R (45 HK) Vaisseau /uo de liaison

Ly Zhuanzheng R (AL Nom propre : Antoine Ly
Meichong JEE g Assaut des sourcils

Ming HH Lumineux

Mingmen

anf'd (frl])

Porte de la destinée




260 Florence Phan-Choffrut

(1% ) Acupuncture & Moxibustion

Neiguan PIRE (N0 Barriére de 'interne

Pinyin =T Systeme de transcription phonétique
Qi A () Souffles

Qi & Curieux, merveilleux

Qijing bamai & \Bk (FE)\JK) Meéridiens extraordinaires
Qichong KE (5P Assaut du souffle

Renmai B (1K) Vaisseau conception

Sanjiao =fE Triple réchauffeur

Shao » Peu, petit

Shaochong I () Petit assaut

Shou F Membre supérieur
Shoujueyin FRRke (FREFR) Meéridien du Maitre du coeur
Shoushaoyang FDI% (F/INH) Meéridien du Triple réchauffeur
Shoushaoyin FDra (F0FH) Méridien du Ceeur
Shoutaiyang FRKBE (FXKBH) Meéridien de I'Intestin gréle
Shoutaiyin FKFe (FKFH) Méridien du Poumon
Shouyangming F-BEEH (F-BHH) Méridien du Gros intestin
Su Qingpiao ERAE (IR bR Nom propre

Tai PN Extréme, grand

Taijiquan PN AN ) Pas de traduction

Taichong N NUD) Grand assaut

Taolu Bk Séquence de mouvement
Tianchong KA OR) Assaut du ciel

Touchong FE[CTRCSED) Assaut de la téte

Waiguan YRR (UhR) Barriére de I'externe

Wang + Empereur

Whjishi M, (o) Sans faite, posture de commencement et de fin d’enchainement
Wauwei i By (IR Principe taoiste du non agir
Yang % (FH) Sans traduction

Yangqiaomai ISR (FH B HK) Meéridien des talons yang
Yangweimai P 4ERR (SH4E %) Méridien de liaison yang

Yin & (FH) Sans traduction

Yingiaomai FafefRk (F2BEhK) Meéridien des talons yin
Yinweimai Fasefik (S 4EfK) Meéridien de liaison yin
Yongquan B GHR) Fontaine jaillissante

Zangfu igehre (AR Organes et entrailles
Zhongchong @ () Assaut du milieu

Zu & Membre inférieur

Zujueyin TERREE (ERFRFR) Meéridien du Foie
Zushaoyang BV (B/NH) Méridien de la Vésicule Biliaire
Zushaoyin BV (B/VFR) Méridien du Rein

Zutaiyang B (EXFH) Meéridien de la Vessie
Zutaiyin B (EKFH) Meéridien de la Rate
Zuyangming TEF5RH (EFHER) Meéridien de I'Estomac




